Réponse a Mater Populi Fidelis par
I'Association mariale internationale
Commission théologique

Introduction

L'Association mariale internationale est un groupe de cardinaux, d'évéques, de membres du clergé, de
religieux, de théologiens et de responsables laics qui cherchent & promouvoir la vérité et la dévotion
mariales dans le monde entier. A la lumiére de sa mission, la Commission théologique de I'lMA souhaite
respectueusement offrir la réponse suivante au Dicastére pour la doctrine de la foi en référence a sa
récente note doctrinale, Mater Populi Fidelis : Note doctrinale sur certains titres mariaux concernant la
coopération de Marie a l'ceuvre du salut, publiée par le Dicastere pour la doctrine de la foi, le 4
novembre 2025. Dans sa présentation, le DDF explique que cette note ne se veut pas « exhaustive », mais
qu'elle cherche a « maintenir I'équilibre nécessaire qui doit exister dans les mystéres chrétiens entre la
médiation unique du Christ et la coopération de Marie a I'ccuvre du salut ».

La Commission théologique de I'IMA [IMA] reconnait positivement l'importance accordée par le
document a I'affirmation de Jésus-Christ comme seul Rédempteur divin de I'humanité et seul Médiateur
divin entre Dieu et les hommes (cf. 1 Tm 2, 5). Le DDF note également que la médiation du Christ est
inclusive et qu'« Il permet diverses formes de participation a ses plans salvifiques » (n. 28-29). Il met en
évidence certaines références scripturaires importantes a la coopération de Marie dans I'histoire du salut,
telles que Gn 3, 15, Jn 2, 4 et Jn 19, 26. Des auteurs patristiques et médiévaux sont également cités, ainsi
que des expressions liturgiques et iconographiques mariales, y compris celles de I'Orient chrétien (n. 14-
19). Il affirme de maniére générale la coopération des fidéles a I'ccuvre salvifique du Christ (n. 28) et fait
référence a la coopération singuliére et distincte de Marie, sans toutefois lui attribuer une valeur
rédemptrice objective (n. 37A et 64). La maternité spirituelle de Marie est affirmée (n° 35), ainsi que son
role d'intercesseur céleste (n° 41) et de disciple modéle (n° 73-74).

Points importants nécessitant des éclaircissements et des modifications

Malgré ces aspects positifs de Mater Populi Fidelis [MPF], I''MA maintient qu'il reste des points
théologiques importants qui nécessitent des clarifications et des modifications substantielles. Nous
reconnaissons que MPF, en tant que note doctrinale de la DDF, a été approuvée pour publication par le
pape Léon XIV et qu'elle est I'expression du Magistére ordinaire, bien qu'a un niveau inférieur a celui
des déclarations directes du pape (cf. Lumen Gentium, n° 25). Cependant, le Magistére en général et la
DDF en particulier reconnaissent le droit des théologiens de communiquer leurs difficultés aux autorités
magistérielles concernant les enseignements et les arguments de certains documents dans le but de mieux
clarifier et articuler la foi catholique (Congrégation pour la Doctrine de la Foi, Donum Veritatis [1990]
n. 30). De plus, le canon 2128 3 du Codex luris Canonici affirme le droit et la responsabilité de tous les
fideles catholiques de communiquer leurs opinions aux pasteurs de I'Eglise :

En fonction de la connaissance, de la compeétence et du prestige dont ils [les fidéles] sont dotés, ils ont le
droit et parfois méme le devoir de manifester aux pasteurs sacrés leurs



opinion sur les questions qui concernent le bien de I'Eglise et de faire connaitre leur opinion au reste
des fidéles chrétiens, sans préjudice de 1'intégrité de la foi et des moeurs, avec respect envers leurs
pasteurs et attentifs au bien commun et a la dignité des personnes. 1

Par conséquent, conformément a Donum Veritatis, n. 30 et au Canon 212, la Commission
théologique de I'Association mariale internationale, composeée de plus de quarante théologiens de quinze
pays, souhaite souligner les éléments suivants du MPF qui, selon nous, nécessitent des clarifications et
des modifications substantielles.

I. Le titre de Corédemptrice

Le DDF, au n° 22 de MPF, offre cette perspective sur le titre de Corédemptrice :

Compte tenu de la nécessité d'expliquer le rdle subordonné de Marie par rapport au Christ dans
I'ceuvre de la Rédemption, il est toujours inapproprié d'utiliser le titre de « Corédemptrice » pour
définir la coopération de Marie. Ce titre risque d'occulter la médiation salvifique unique du Christ et
peut donc créer une confusion et un déséquilibre dans I'harmonie des vérités de la foi chrétienne, car
« il n'y a de salut en aucun autre, car il n'y a sous le ciel aucun autre nom donné parmi les hommes
par lequel nous devions étre sauvés » (Actes 4, 12). Lorsqu'une expression nécessite de nombreuses
explications répétées pour éviter qu'elle ne s'écarte de son sens correct, elle ne sert pas la foi du
Peuple de Dieu et devient inutile. Dans ce cas, I'expression « Corédemptrice » n'aide pas a exalter
Marie comme la premiére et principale collaboratrice dans I'ceuvre de la Rédemption et de la grace,
car elle risque d'éclipser le role exclusif de Jésus-Christ — le Fils de Dieu fait homme pour notre
salut, qui etait le seul capable d'offrir au Pére un sacrifice d'une valeur infinie —, ce qui ne serait pas
un véritable honneur pour sa Meére.

Il convient tout d'abord de noter qu'il existe une incohérence significative dans les différentes
traductions de ce texte. L'italien, I'anglais et I'allemand qualifient le titre de « toujours inapproprié »
(sempre inappropriate, immer unangebracht), tandis que I'espagnol, le francais et le portugais le
qualifient de « toujours inopportun » (siempre inoportuno, toujours inopportune, sempre inoportuno).
Qualifier un titre d'« inapproprié » suggere qu'il est incorrect ou inacceptable. Le qualifier d'« inopportun
» suggeére qu'il est imprudent de l'utiliser. Il convient également de noter que le mot « toujours »
nécessite une clarification supplémentaire. Si le titre de Corédemptrice est toujours inapproprié ou
inopportun a utiliser, alors les papes qui ont approuvé ou utilisé ce titre ont agi de maniere inappropriée
et imprudente. S'il est toujours inapproprié d'utiliser ce titre, alors les saints et les mystiques qui I'ont
utilisé étaient irresponsables et inappropriés.

La DDF déclare que « lorsqu'une expression nécessite de nombreuses explications répétées pour éviter
qu'elle ne s'écarte de son sens correct, elle ne sert pas la foi du peuple de Dieu et devient inutile ».
Cependant, de nombreux termes théologiques nécessitent des explications permanentes pour ceux qui ne
les connaissent pas bien. Par exemple, le titre « Meére de Dieu » a été rejeté par certains chrétiens parce
qu'ils pensent qu'il signifie que Marie précede Dieu. La Trinité nécessite des explications répéetées, méme
pour ceux qui croient en cette vérité révélée. On pourrait en dire autant d'autres termes tels que la
transsubstantiation, I'infaillibilité papale et le dogme marial de I'lmmaculée,



qui nécessitent des explications continues, méme parmi les fidéles catholiques. Saint Jean-Paul Il, dans
sa lettre apostolique de 2002, Rosarium Virginis Mariae, note que saint Bartolo Longo qualifiait Marie
de « toute-puissante par la grace » (omnipotens per gratiam). Jean-Paul 1l décrit cela comme une «
expression audacieuse, qui doit étre bien comprise » (n. 16). Nous pensons que telle devrait étre l'attitude
appropriée a I'égard de la Co-rédemptrice. Elle doit étre bien comprise et expliquée, plutdt que rejetee.
Les membres de la Commission théologique de I'IMA qui enseignent la mariologie depuis des décennies
ne trouvent certainement pas le titre de Co-rédemptrice « inutile ». Une fois qu'une explication appropriée
est fournie, les étudiants comprennent rapidement et affirment la légitimité du titre.

La DDF reconnait que les titres « Rédemptrice » et « Corédemptrice » sont utilisés depuis des siecles.
Elle affirme que Corédemptrice était une « correction » de Rédemptrice, mais sainte Catherine de Sienne,
docteur de I'Eglise (1347-1380), qualifiait Marie de « Rédemptrice du genre humain » (Oratio XI). Le
terme « corédemptrice » a fini par étre préféré, non pas comme une correction de « rédemptrice », mais
parce que le préfixe « co- », du latin cum (avec), souligne davantage la subordination et la dépendance
de Marie envers le Christ, le Rédempteur.

Un autre terme utilisé dans I'Eglise en référence a Marie est « Reparatrice », qui est I'équivalent
théologique de « Rédemptrice ». Plusieurs papes ont fait référence a Marie en tant que Reparatrice dans
des encycliques faisant autorité. Dans sa bulle de 1854 définissant I'mmaculée Conception, le
bienheureux Pie IX a déclaré que les Péres de I'Eglise « ont déclaré que la trés glorieuse Vierge était la
Reparatrice des premiers parents » (fuisse parentum reparatricem). Dans son encyclique Adiutricem de
1895, Léon XIII fait référence a Marie comme étant la « réparatrice du monde entier » (reparatricem
totius orbis : ASS 28 [1895-1895], 130-131). Saint Pie X, dans son encyclique Ad diem illum de 1904,
fait référence a Marie comme « la réparatrice du monde perdu » (reparatrice perditi orbis : ASS 36
[1903-1904], 454). Pie XI, dans son encyclique de 1928, Miserentissimus Rex, déclare qu'en raison de
I'union de Marie avec le Christ, « elle est également devenue et est pieusement appelée Réparatrice »
(Reparatrix item exstitit pieque appellatur : AAS 20 [1928] 178). Ces papes n'appellent pas Marie la Co-
réparatrice, mais simplement la Réparatrice. Ce titre est tout aussi fort, sinon plus, que celui de
corédemptrice et constitue un enseignement magistériel papal répété a un niveau élevé du Magistere
ordinaire.

Mater Populi Fidelis, 18, déclare que « certains papes ont utilisé le titre de « corédemptrice » sans en
préciser la signification ». Il est fait référence a sept utilisations du titre par saint Jean-Paul Il, aux
approbations du titre sous saint Pie X et a son utilisation par Pie XI (dans la note de fin 33). Ce qui
manque malheureusement, c'est I'approbation par le pape Léon XIlI, le 18 juillet 1885, du titre de
Corédemptrice dans certaines louanges (laudes) a Jésus et Marie, avec une indulgence de 100 jours
accordée par la Congrégation pour les indulgences et les reliques sacrées. Dans la version italienne des
louanges a Marie, elle est désignée comme « corédemptrice du monde » (corredentrice del mondo). Dans
la version latine, elle est désignée comme « mundo redimendo coadiutrix ». Léon XIII a approuveé les
versions italienne et latine de la priére (Acta Sanctae Sedis [ASS] 18 [1885] p. 93).

S'il est approprié que la DDF reconnaisse l'utilisation papale du titre de Corédemptrice, il est regrettable
que cette utilisation papale ne soit pas davantage respectée ou mise en évidence dans le texte actuel. Le
pére René Laurentin a publié une étude historique sur le titre marial de Corédemptrice .1l retrace
I'utilisation de ce titre par les saints, les théologiens et les écrivains spirituels. Il mentionne ceux qui s'y
sont opposés, mais il fournit des exemples d'approbation papale et d'utilisation du titre au **¢siécle. A la
lumiére

1 René Laurentin, Le Titre de Coréédemptrice : Etude historique (Rome : Editions « Marianum » ; Paris
: Nouvelles Editions Latines, 1951).



de ces utilisations papales du terme « Corédemptrice », il écrit qu'« il serait pour le moins gravement
téméraire d'attaquer sa légitimité ».2 Il note également qu'« il est certain que l'utilisation du terme «
corédemptrice » est désormais Iégitime ».2 Une attitude similaire de respect est manifestée par le pére J.
A. De Aldama, S.J. Dans la Sacrae Theologiae Summa (Madrid, 1950), le pere De Aldama soutient que
la coopération de Marie a la redemption — au moins de maniére médiate (saltem mediate) — est de fide
(p. 372). 1l affirme également que la coopération immédiate de Marie a I'ceuvre de rédemption est « une
doctrine qui est plus conforme aux textes cités des pontifes romains » (doctrina conformior textibus
citatis SS. Pontificum). Quant au titre de « Corédemptrice », le pére De Aldama soutient qu'« il est certain
qu'il peut étre utilisé a juste titre et qu'il n'est pas permis de douter de son opportunité » (« Quod titulus
Corredemptricis recte usurpetur, est certum ; nec licet dubitare de eius opportunitate ; » (cf. Sacrae
Theologiae Summa, vol. I1, Tract. I, p. 372). La référence a ces mariologues éminents qui ont précédé
le Concile et le respect dont ils font I'objet contribuent & une authentique herméneutique de la continuité,
si fortement soutenue par le pape Benoit XVI avant et aprées le Concile.

La DDF affirme que « le Concile Vatican Il s'est abstenu d'utiliser le titre [Co-redemptrix] pour des
raisons dogmatiques, pastorales et ceccuméniques » (MPF, 18). Cela n'est toutefois pas tout a fait exact.
Dans la praenotanda du schéma de 1962 sur la Sainte Vierge, il est dit : « Certains termes et expressions
utilisés par les pontifes romains ont été omis, car, bien que trés vrais en eux-mémes (in se verissima),
ils peuvent étre difficiles a comprendre pour les fréres séparés (tels que les protestants). Parmi ces mots,
on peut citer les suivants : « Corédemptrice du genre humain » [Saint Pie X, Pie XI] » (Acta Synodalia
Sacrosancti Concilii Oecumenici Vaticani I, Volumen |, Periodus Prima, Pars 1V [Cité du Vatican,
1971], p. 99). Ainsi, le titre marial de Corédemptrice a été omis du schéma de 1962 avant méme d'étre
soumis aux Peres conciliaires, car on estimait qu'il serait difficile a comprendre pour les fréres séparés.
Il n'a pas été omis pour des raisons dogmatiques. En fait, il figurait parmi les expressions « les plus
vraies en elles-mémes ». Il convient également de noter que certains théologiens postconciliaires
éminents ont fait valoir que la Lumen Gentium de Vatican Il affirme explicitement la doctrine de Marie
comme Corédemptrice sans utiliser ce terme. Parmi eux figurent le pere Jean Galot, S.J., écrivain papal
pour Jean-Paul 11, et le pére Georges Cottier, O.P., ancien théologien de la maison pontificale (cf. Galot
dans La Civilita Cattolica [1994] I11 : 236-237 et Cottier, dans L'Osservatore Romano, 4 juin 2002).

Il est également inhabituel que le document DDF omette essentiellement Lumen Gentium n. 58, qui est
sans doute le passage le plus co-rédempteur du chapitre VIII de Lumen Gentium concernant Marie. Ce
passage souligne l'union intime de Marie avec son Fils au Calvaire, notant qu'elle « endurait avec son
Fils unique l'intensité de sa souffrance », qu'elle « s'associait a son sacrifice dans son coeur de mere » et
que Marie « consentait avec amour a I'immolation de cette victime née d'elle ». Cela témoigne de la
participation active et volontaire de Marie a la rédemption au Calvaire, qui constitue en fait sa
corédemption.

Le DDF affirme que les papes ont utilisé le titre de Corédemptrice « sans beaucoup préciser sa
signification » (MPF, 18). Il est certain que les papes comprenaient la signification des titres qu'ils
utilisaient, sur la base de la mariologie articulée par les théologiens contemporains. La signification du
terme a été

2 Ibid., p. 28 : « Il serait gravement téméraire, pour le moins, de s'attaquer a sa légitimité. »

31bid., p. 36 : « Ce qu’il y a de certain, c’est que I’emploi de corredemptrix est dés maintenant légitime.
» Il est tres regrettable que le pére Laurentin ait renoncé a defendre Marie en tant que «
Corédemptrice » dans ses derniéres années.



expliqué en détail par des mariologues tels que Frangois Xavier Godts C.S.s.R. (1839-1929), José A. De
Aldama, S.J. (1903-1980), Juniper B. Carol, O.F.M. (1911-1990) et Gabriele M. Roschini, O.S.M. (1900-
1977). De plus, Pie XI a expliqué la signification de ce titre dans son allocution aux pélerins de Vicence
le 30 novembre 1933 :

Par nécessité, le Rédempteur ne pouvait qu'associer sa Meére a son eeuvre, et c'est pourquoi nous
I'invoquons sous le titre de Corédemptrice. (11 Redentore non poteva, per necessita, non associare La
Madre Sua alla Sua opera, e per questo noi la invochiamo col titolo di Corredentrice) Elle nous a donné
le Sauveur, elle 1'a accompagné dans 1'ceuvre de la Rédemption jusqu'a la Croix elle-méme, partageant
avec lui les douleurs de I'agonie et de la mort dans lesquelles Jésus a consommé la Rédemption de toute
I'hnumanité (L'Osservatore Romano, ler décembre 1933, p. 1).

12. Saint Jean-Paul 11 a également expliqué le role de Marie en tant que Corédemptrice lors d'un discours
prononcé dans un sanctuaire marial & Guayaquil, en Equateur, le 31 janvier 1985 :

Marie nous précede et nous accompagne. Le chemin silencieux qui commence avec son Immaculée
Conception et passe par le « oui » de Nazareth, qui fait d'elle la Mere de Dieu, trouve au Calvaire un
moment particulierement important. La aussi, en acceptant et en assistant au sacrifice de son fils,
Marie est l'aurore de la Rédemption ;... Crucifiée spirituellement avec son fils crucifié (cf. Gal. 2, 20),
elle a contemplé avec un amour héroique la mort de son Dieu, elle « a consenti avec amour a
I'immolation de cette Victime qu'elle-méme avait engendrée » (Lumen Gentium, 58)...En effet, au
Calvaire, elle s'est unie au sacrifice de son Fils qui a conduit a la fondation de I'Eglise ; son coeur
maternel a partagé jusqu'au plus profond de lui-méme la volonté du Christ « de rassembler en un seul
corps tous les enfants de Dieu dispersés » (Jn 11, 52). Ayant souffert pour I'Eglise, Marie a mérité de
devenir la Mére de tous les disciples de son Fils, la Mére de leur unité...Les Evangiles ne nous parlent
pas d'une apparition du Christ ressuscité a Marie. Néanmoins, comme elle était d'une maniére spéciale
proche de la Croix de son Fils, elle a dd aussi avoir une expérience privilégiée de sa Résurrection. En
effet, le role de Marie comme Corédemptrice n'a pas cessé avec la glorification de son Fils 4.
Nous voyons ici que le réle de Marie en tant que Corédemptrice ne comprend pas seulement son « oui »
a I'Annonciation, mais aussi son « acceptation et son assistance au sacrifice de son Fils ». Dans sa lettre
apostolique Salvifici Doloris du 11 février 1984, Jean-Paul Il reconnait explicitement la valeur
rédemptrice surnaturelle du sacrifice de Marie :

... C'est au Calvaire que la souffrance de Marie, a c6té de celle de Jésus, a atteint une intensité difficilement
imaginable d'un point de vue humain, mais qui était mystérieuse et surnaturellement féconde pour la
rédemption du monde. Son ascension au Calvaire et sa présence au pied de la Croix avec le disciple
bien-aimé ont été une maniére particuliére de partager la mort rédemptrice de son Fils (n. 25 ; italiques
ajoutés).

4 Jean-Paul 11, L'Osservatore Romano, édition anglaise, 11 mars 1985, p. 7 [italiques ajoutés]. Il convient
de noter que dans l'original espagnol, Jean-Paul 11 parlait du « réle co-rédempteur de Marie — el papel
corredentor de Maria (Inseg VIII [1985], p. 319), qui a été traduit en anglais par « Mary's role as Co-
redemptrix » (le r6le de Marie en tant que co-rédemptrice). Le sens est le méme.



Dans la note de fin 32, Mater Populi Fidelis déclare que « les théologiens comprennent le titre de «
Corédemptrice » de différentes maniéres ». L'une de ces manieres est décrite comme « une cooperation
immédiate, christotypique ou maximaliste, qui place la coopération de Marie comme proche, directe et
immédiate de la Rédemption du Christ (rédemption objective) ». La DDF explique que dans cette
compréhension, « les mérites de Marie, bien que subordonnés a ceux du Christ, auraient une valeur
rédemptrice pour le salut ». Ce que la DDF décrit comme « maximaliste » est précisément ce
qu'enseignent Pie X1, Pie Xl et Jean-Paul 1. Il est inexact de la part de la DDF d'affirmer que « certains
papes ont utilisé le titre de « Corédemptrice » sans en préciser la signification » (n. 18). Une fois encore,
Pie XI et Jean-Paul Il expliquent tres clairement le réle de Marie en tant que Corédemptrice, et ils le font
en des termes que la DDF qualifie de « coopération immédiate, christotypique ou maximaliste » (note de
fin 32).

L'une des omissions doctrinales importantes dans MPF est que, bien qu'il parle du réle actif unique de
Marie dans la Rédemption, il ne précise jamais que ce réle actif unique est rédempteur. De nombreuses
personnes ont joué un rdle actif unique dans la Rédemption. Certaines I'ont fait de maniere positive,
comme les apotres, d'autres de maniére négative, comme Ponce Pilate et Caiphe. L'Eglise, depuis les
Péres de I'Eglise jusqu'au Magistére papal moderne et contemporain, enseigne que le réle actif unique
de Marie, en tant que nouvelle Eve humaine avec le Christ, le nouvel Adam, a contribué a
I'obtention des graces de la Rédemption. Elle I'a fait en donnant librement naissance a notre
Redempteur, en perséverant avec lui au pied de la croix, en offrant sa souffrance humaine immaculée
avec sa souffrance divine, et en « consentant avec amour a I'immolation de la victime née d'elle »
(Lumen Gentium, 58).

Dans son encyclique Mystici Corporis de 1943, le pape Pie XII enseigne sans équivoque que Marie, en
tant que nouvelle Eve, a offert Jésus au Pére, unissant sa propre souffrance maternelle et son amour,
au nom de toute I'humanité, dans un acte de rédemption objective :
C'est elle [Marie] qui, toujours intimement unie & son Fils, comme une nouvelle Eve, I'a offert au
Pére éternel sur le Golgotha, avec le sacrifice de ses droits et de son amour maternels, au nom de tous
les enfants d'Adam, souillés par la chute honteuse de ce dernier. 5

Dans son encyclique de 1954, Ad caeli Reginam, Pie XI1I enseigne également de maniere explicite le rble
instrumental de Marie dans le salut lorsqu'il décrit « la maniéere unique dont [Marie] a contribué a notre
rédemption, en donnant sa propre substance, en I'offrant librement pour nous, par son désir et sa demande
singuliers, et par son intérét actif pour notre salut ». ® Pie XI1 poursuit en disant :

A partir de ces considérations, la preuve se développe ainsi : si Marie, en prenant une part active a l'euvre
du salut, a été, selon le dessein de Dieu, associée a Jésus-Christ, source du salut lui-méme, d'une maniére
comparable a celle dont Eve a été associée & Adam, source de la mort, de sorte qu'on peut affirmer que
l'ceuvre de notre salut a été accomplie par une sorte de « récapitulation » [Saint Irénée] dans laquelle une
vierge a contribué au salut du genre humain, tout comme une vierge avait été étroitement associée a sa
mort [italiques ajoutés].’”

5 Pie XII, encyclique Mystici Corporis (29 juin 1943), n° 110 : AAS 35 (1943), 247.
6 Pie XII, Ad caeli Reginam (11 octobre 1954) : AAS 46 [1954], 634 ; traduction tirée de Heinrich
Denzinger et Peter Hinermann, éd., Compendium of Creeds, Definitions, and Declarations on Matters
of Faith and Morals (San Francisco : Ignatius Press, 2012) [ci-aprés D-H], n° 3914



Nous pensons qu'un titre marial utilisé par les papes, les saints et les mystiques ne devrait pas étre qualifié
de « toujours inapproprié ». Etait-il inapproprié pour des saints comme Padre Pio, Maximilien Kolbe et
Meére Teresa de l'utiliser ? Etait-il inapproprié pour la vénérable sceur Lucie de Fatima d'utiliser ce titre
a huit reprises dans ses « Appels » tirés du Message de Fatima ?8 Quelles nouvelles perspectives ont
émergeé au cours des quelques années qui ont suivi ces grands saints postconciliaires, ainsi que saint Jean-
Paul Il, pour que ce titre utilisé par ces papes, saints et mystiques soit désormais qualifié de « toujours
inapproprié » ? Cela semble plut6t étre un anti-développement de la doctrine.

Curieusement, la DDF fait appel a certaines déclarations du cardinal Ratzinger provenant de sources non
magistérielles, voire de sources séculiéres. La réunion Feria IV du 21 février 1996 portait sur la
proposition d'une définition dogmatique de Marie comme Corédemptrice, Médiatrice de toutes les graces
et Avocate. Le vote négatif exprimé par le cardinal Ratzinger concernait la maturité du dogme propose
al'époque, il y a une trentaine d'années, et non un rejet des titres. En fait, la DDF rapporte que le cardinal
Ratzinger estimait que « la signification précise de ces titres n'est pas claire » (MPF, 19). 1l ne les a pas
qualifiés d'« inappropriés ». Lorsqu'il a exprimé ses réserves sur le titre de Corédemptrice dans une
interview en 2001, il s'exprimait en tant que théologien privé et non a titre officiel ou magistériel. 1l est
inhabituel qu'une note de la DDF cite longuement une interview séculiére d'un cardinal préfet, sans
mentionner les plus de dix utilisations du méme titre par le pape. Au cours de son pontificat de huit ans
sous le nom de Benoit XVI, Joseph Ratzinger n'a jamais interdit a quiconque d'utiliser le titre de «
Corédemptrice » ; il ne s'est jamais prononcé contre, et encore moins déterminé qu'il était « toujours
inapproprié ».

MPF cite également longuement les commentaires ex tempore du pape Francois lors d'une homélie, d'une
méditation et d'une audience générale. A trois reprises, lorsque le pape Francois a parlé de Marie et du
titre de « Corédemptrice », il parlait de Jésus au sens strict comme du seul Sauveur divin et humain de la
race humaine. Il est clair qu'il rejetait toute conception de Marie comme Corédemptrice qui aurait pu
détourner l'attention de Jésus, l'unique Rédempteur, ou élever Marie a un statut quasi divin. Lues
attentivement et dans leur contexte, ces déclarations du pape Frangois ne s'appliquent pas de maniere
appropriée a la signification propre de Marie en tant que Corédemptrice, qui est dépendante, subordonnée
et secondaire par rapport au Christ. 1l convient de noter & nouveau que le pape Francois s'exprimait de
maniere improvisee (c'est-a-dire que ses commentaires ne figuraient pas dans les textes préparés) a ces
trois occasions. Selon la constitution Lumen Gentium, 25, du concile Vatican 11, I'adhésion religieuse au
magistere papal ordinaire doit tenir compte de « la maniére de parler ». Pape

7 Ad caeli Reginam : AAS 46 [1954], 634-635 ; D-H, n° 3915. La référence a saint Irénée est tirée de
Adversus haereses V, 19, n° 1.

8 Voir Sceur Lucie, « Appels » du Message de Fatima, traduit par les Sceurs du Mosteiro de Santa Maria
et du Convento de N.S. do Bom Successo, Lisbonne [autorisé par la Congrégation pour la Doctrine de la
Foi] (Fatima, Portugal : Secretariado dos Pastorinhos, 2000), pages 115, 137, 178, 195, 266, 278, 279 et
294.

9 Voir Mark Miravalle et Robert Fastiggi « Le pape Francois et le role corédempteur de Marie, la «
Femme du salut dans La Stampa Vatican Insider [édition anglaise] du 8 janvier 2020 ; Papa Francesco e
il ruolo corredentore di Maria, la « Donna della salvezza dans La Stampa Vatican Insider [édition
italienne], 8 janvier 2020) et Robert Fastiggi, « Pope Francis, the Humility of Mary and the role of « Co-
Redemptrix » » dans La Stampa Vatican Insider [édition anglaise], 19 avril 2020 ; Papa Francesco,
I’umilta di Maria e il ruolo di ‘corredentrice’ dans La Stampa Vatican Insider [édition italienne], 19 avril
2020.



La maniére dont Francois s'exprime montre qu'il critiquait spontanément les interprétations du titre de
Corédemptrice qui minimisent 1'ceuvre rédemptrice du Verbe incarné ou ¢élévent Marie a un statut quasi
divin.

En résumé, I'lMA estime que le titre marial de « Corédemptrice » ne doit étre qualifié ni d'« toujours
inapproprié », ni d'« toujours inopportun ». C'est un titre qui a été approuve et utilisé par les papes ainsi
que par les saints et les mystiques. Il doit étre correctement compris et expliqué, comme beaucoup
d'autres titres et doctrines catholiques, mais une bonne compréhension montrera qu'il n'est pas source de
confusion. Au contraire, ce titre communique la vérité de la coopération unique mais subordonnée de
Marie a I'ceuvre rédemptrice du Christ. Le titre de Corédemptrice correspond a l'enseignement catholique
pérenne sur Marie en tant que Nouvelle Eve. Le grand mariologue Gabriele Roschini (1900-1977) a
défini le titre de Corédemptrice comme suit : « Le titre de Corédemptrice du genre humain signifie que
la trés sainte Vierge a coopéré avec le Christ & notre réparation, comme Eve a coopéré avec Adam a notre
ruine » (Gabriele Maria Roschini, Chi & Maria ? : Catechismo mariano quest. 83). Marie en tant que
Corédemptrice n'enleve rien au Christ. Bien que Dieu n'ait pas eu absolument besoin de Marie, il a choisi
de I'associer comme aucune autre créature a son ceuvre de rédemption (voir saint Louis de Montfort, Le
Traité de la vraie dévotion & Marie, n° 14-15). En vérité, le titre de « Corédemptrice » n'est pas difficile
a comprendre une fois qu'il est correctement expliqué, ce que I'Eglise a fait avec succés pendant plus d'un
demi-millénaire.

Il. Marie, médiatrice de toutes les graces

Mater Populi Fidelis reconnait de maniére générique la « médiation participée » de Marie avec la médiation
du Christ (n° 33) ainsi que sa médiation maternelle (n° 34). Le texte cherche toutefois a réduire la
médiation maternelle de Marie a la seule intercession, c'est-a-dire a un simple roéle d'avocate maternelle.
De plus, la DDF se distancie de Marie en tant que « Médiatrice de toutes les graces » parce que ce titre «
n'est pas clairement fondé dans la Révélation » (n° 45). La MPF ajoute que ce titre a des limites car il « ne
favorise pas une compréhension correcte de la place unique de Marie » (n° 67) et « risque de présenter
Marie comme celle qui distribue des biens ou des énergies spirituels indépendamment de notre relation
personnelle avec le Christ » (n° 68). La DDF estime que le titre de Médiatrice de toutes les graces « ne
favorise pas une compréhension correcte de la place unique de Marie » (n. 67).

Une telle évaluation ne tient toutefois pas compte des enseignements papaux cohérents sur la médiation
universelle de Marie, qui remontent au *V!""siécle et se poursuivent jusqu'au pontificat du pape Frangois,
dont plusieurs constituent des instructions encycliques faisant autorité du magistére papal. Par exemple :

Le pape Benoit X1V, dans sa bulle Gloriosae Dominae de 1748, décrit la Sainte Vierge comme « un
courant celeste par lequel le flux de toutes les graces et de tous les dons atteint I'ame de tous les misérables
mortels » (10).

Le pape Pie VII, dans sa constitution apostolique de 1806, Quod Divino afflata Spiritu, fait référencea
Marie comme a la « dispensatrice de toutes les graces » (11).

10 Pape Benoit XIV (1740-1758), Op. Omnia, v. 16, éd., Prati, 1846, p. 428.
11 Pape Pie VII (1800-1823), Ampliatio privilegiorum ecclesiae B.M. Virginis (Florence : 1806), § 1.



Le bienheureux pape Pie IX, dans son encyclique de 1849, Ubi primum, écrit : « Car Dieu a confié a
Marie le trésor de toutes les bonnes choses, afin que chacun sache que c'est par elle que s'obtiennent toute
espérance, toute grace et tout salut. » 12

Le pape Léon XIlI, dans son encyclique Octobri mense de 1891, écrit : « Par conséquent, on peut affirmer
avec autant de Vvérité et de justice que rien de ce trésor immense de toutes les graces apportées par le
Seigneur — dans la mesure ou « la grace et la vérité sont venues de Jésus-Christ » [Jn 1, 17] — ne nous est
communiqué, par la volonte de Dieu, si ce n'est par Marie (nisi per Mariam). » 13

Saint Pie X, dans son encyclique Ad diem illum de 1904, parle de Marie comme « la ministre supréme
de la distribution des graces » #(Denz.-H, 3370).

Dans un décret de 1919 anticipant la canonisation de sainte Jeanne d'Arc, Benoit XV fait référence a
Marie comme « la Médiatrice de toutes les graces » (Mediatrix omnium gratiarum).t®

En 1921, le pape Benoit XV approuve la messe et I'office de la féte de la Bienheureuse Vierge Marie,
Médiatrice de toutes les graces 16.

Dans son encyclique Caritate Christi compulsi de 1932, Pie Xl souligne le puissant patronage de la
Vierge Mere de Dieu, « Médiatrice de toutes les graces » (Virginis Deiparae, omnium gratiarum
Mediatricis).’

Pie XII, dans sa constitution apostolique Sedes sapientiae du 31 mai 1956, parle de Marie comme « celle
qui a été constituee Médiatrice de toutes les graces concernant la sanctification (« ... quae gratiarum
omnium ad sanctificationem spectatium Mediatrix constituta est ... »).'

Saint Jean XXIII, dans sa lettre apostolique Beatissimum Virginem Mariam du 26 mai 1961, accorde le
titre de basilique mineure a I'église ougandaise dédiée a la Bienheureuse Vierge Marie, Médiatrice de
toutes les graces, Sultane d'Afrique. Dans cette lettre, il fait référence a « la Vierge Marie, Médiatrice de
toutes les graces (Virginem Mariam, Omnium Gratiarum Sequestram) ». 19

Saint Paul VI, dans son encyclique Mense Maio de 1965, dit que « nous ne devons pas oublier que « le
Pere des miséricordes et le Dieu de toute consolation » (2 Co 1, 3) ... a désigné Marie tres sainte comme
I'administratrice généreuse (generosam administram) des dons de sa miséricorde ».2°

Saint Jean-Paul Il a fait référence a Marie comme Médiatrice de toutes les graces (ou son équivalent) au
moins neuf fois.?! Par exemple, dans son discours de I'Angélus du 17 janvier 1988, il fait référence a
I'église égyptienne Notre-Dame de Medai comme un sanctuaire ou de nombreux pélerins viennent
confier leurs intentions a « la Médiatrice de toutes les graces » (Mediatrice di tutte le grazie).?

12 Pape Pie 1X (1846-1878), lettre encyclique, Ubi Primum, 1849 :_https://mww.vatican.va/content/pius-
ixfitrdocuments/enciclica-ubi-primum-2-febbraio-1849.html.

13 Pape Léon XIII, encyclique, Octobri mense (22 septembre 1891) : Denz.-H, 3274.

14 Pie X, encyclique, Ad diem illum (2 février 1904) : Denz.-H, 3370.

15 La Documentation Catholique 1 (1919), 322 ; voir egalement Fr. Manfred Hauke, Mary, Mediatress
of Grace (New Bedford, MA : Academy of the Immaculate, 2004), 52.

16 Hauke, 55-56.

17 AAS 24 (1932), p. 192.

18 AAS 48 (1956), p. 354.

19 AAS 54 (1962), p. 150.

20 AAS 57 (1965), p. 357.

21 Mgr Arthur B. Calkins, « Mary, Mediatrix of All Graces, in the Papal Magisterium of Pope John Paul
Il », dans Mary at the Foot of the Cross—VII: Coredemptrix, Therefore Mediatrix of All Graces (New
Bedford, MA: Academy of the Immaculate, 2008), 51-54.

22 Jean-Paul 11, Discours de I'Angélus (17 janvier 1988) :
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/it/angelus/1988/documents/hf jp-

1iang19880117.html.



https://www.vatican.va/content/pius-ix/it/documents/enciclica-ubi-primum-2-febbraio-1849.html.
https://www.vatican.va/content/pius-ix/it/documents/enciclica-ubi-primum-2-febbraio-1849.html.
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/it/angelus/1988/documents/hf

Le pape Benoit XVI, dans sa lettre du 10 janvier 2013 & l'archevéque Sigismundo Zimowski (qui
représentait le Saint-Siege lors de la célébration de la 21Journée mondiale des malades), loue sa mission
« en implorant les prieres et l'intercession de la Bienheureuse Vierge Marie Immaculée, Médiatrice de
toutes les graces » (implenda precibus comitamur atque intercessioni Beatae Virginis Mariae
Immaculatae, Mediatricis omnium gratiarum, commendamus).?®

Le pape Francois, dans son message du 13 mai 2023 a l'archevéque Gian Franco Saba de Sassari, en
Sardaigne, Italie, note que « I'un des titres les plus anciens par lesquels les chrétiens ont invoqué la Vierge
Marie est précisément celui de « Médiatrice de toutes les graces » ». 24

Il est regrettable que la DDF ait choisi d'omettre les enseignements et les références répétés de douze
papes sur quatre siecles, qui constituent de nombreuses expressions de haut niveau du magistere papal
ordinaire concernant I'enseignement doctrinal catholique de Marie comme Médiatrice de toutes les
gréces, chacune d'entre elles ayant techniqguement plus de poids magistériel qu'une simple note
dicasterielle.

A la lumiére de cela, on peut se demander sur quelle base théologique faisant autorité la DDF peut
exprimer son opinion selon laquelle le titre de Médiatrice de toutes les graces « ne favorise pas une
compréhension correcte de la place unique de Marie » (n. 67) ? Comme pour le titre de Corédemptrice,
les papes qui ont qualifié Marie de « Médiatrice de toutes les graces » comprenaient certainement ce
qu'ils disaient. S'il peut y avoir différentes maniéres d'exprimer la médiation universelle de Marie dans
la grace, l'affirmation papale pérenne de Marie comme Médiatrice de toutes les graces, selon laquelle
toute grace qui provient de Dieu nous parvient au moins par l'intercession volontaire de Marie en tant
que veritable cause secondaire, doit rester le fondement de notre croyance doctrinale. Les nombreuses
références papales a la médiation universelle de Marie dans la grace, ainsi que la féte papale approuvée
de Marie Médiatrice de toutes les graces (Benoit XV, 1921), établissent clairement la Iégitimité de ce
titre et de ce réle. L'IMA demande respectueusement qu'une future déclaration magistérielle soit publiée
pour affirmer cet enseignement doctrinal de longue date et le droit des fidéles a revenir a une célébration
ecclésiale de Marie en tant que Médiatrice de toutes les graces.

La DDF soutient que Marie ne peut étre la Médiatrice de toutes les graces car « elle, la premiére rachetée,
ne pouvait étre la médiatrice de la grace qu'elle a elle-méme recue » (n. 67). Cela ne constitue pas une
véritable objection au titre et au rdle, car, tel qu'il est compris et correctement articulé par le magistere,
Marie médie toutes les graces de la Rédemption du Christ a I'hnumanité pécheresse, et non a elle-méme.
Les théologiens qui enseignent correctement que Marie est la Médiatrice de toutes les gréces, tels que
Réginald Garrigou-Lagrange, O.P. (18771964), s'accordent a dire que cela ne signifie pas que Marie
transmet a elle-méme la grace de son Immaculée Conception. lls enseignent et défendent cependant la
doctrine telle gu'elle est enseignée de maniére cohérente par le Magistere papal, selon laquelle elle
transmet tous les fruits de la Rédemption a I'hnumanité déchue en tant que Médiatrice de toutes les graces
et Meére spirituelle de toute I'hnumanité. 25

23 Benoit XVI, lettre (10 janvier 2013) :_https://www.vatican.va/content/benedict-
xvi/la/letters/2013/documents/hf_ben-xvi_let 20130110 card-zimowski.html.

24 Pape Francois, Message pour la « Festa del Voto » & Sassari, Sardaigne, Italie (13 mai 2023) :
https://www.arcidiocesisassari.it/2023/05/28/festa-del-voto-il-messaggio-del-santo-padre/22881/.

25 Voir Manfred Hauke, Mary, Mediatress of Grace (New Bedford, MA : Academy of the Immaculate,
2004), 116. Voir également Sr Florence Coomans, Marie Médiatrice de Toutes Graces Dans La
Commission Pontificale Instituée par Pie XI (1922) : Eclairages et perspectives théologiques (Lugano :
Cantagalli EU Press FTL, 2025), 338 et Gloria Falcédo

10


https://www.vatican.va/content/benedict-
https://www.arcidiocesisassari.it/2023/05/28/festa-del-voto-il-messaggio-del-santo-padre/22881/

Le DDF mentionne la pétition du cardinal Mercier (1851-1926) demandant une définition dogmatique
de la meédiation universelle de Marie dans la grace (MPF, n. 23). Le DDF poursuit en affirmant que
Benoit XV « n'a pas accedé a cette demande ; il a seulement approuveé une féte avec sa propre messe et
son office de Marie Médiatrice » (MPF, n. 23), mais en réalité, c'était precisement le titre de la féte qu'ils
contestaient, a savoir la féte de Marie Médiatrice de toutes les graces. Ce n'est que dans la note de fin
46 que cette féte est correctement identifiée comme I'office et la messe de Marie « Médiatrice de toutes
les gréces ». De plus, le DDF ne mentionne pas les trois commissions pontificales créees par Pie X1, qui
se sont réunies en trois endroits : en Belgique, en Espagne et a Rome, ni le fait que les commissions
espagnole et belge ont produit plus de 2 000 pages de soutien théologique en faveur de la définition
papale solennelle de la médiation universelle de Marie dans la grace. La commission romaine comptait
au moins un opposant principal pour des raisons cecuméniques, et Pie XI a donc décidé de ne pas publier
la proclamation dogmatique demandée. Il était toutefois lui-méme favorable & Marie en tant que
Médiatrice de toutes les graces. Dans son encyclique de 1932, Caritate Christi compulsi, il fait référence
a la Vierge Mere de Dieu, « Médiatrice de toutes les graces » (Virginis Deiparae, omnium gratiarum
Mediatricis).?®

A. La question de la causalité instrumentale et secondaire de Marie dans la grace

Mater Populi Fidelis estime que nous ne devons pas comprendre la médiation mariale en termes de
causalité instrumentale ou secondaire. Au n° 65, il est dit :

Toute autre maniére de comprendre la coopération de Marie dans I'ordre de la grace — en particulier si
I'on entend lui attribuer une forme d'intervention perfectrice, d'instrumentalité perfectrice ou de causalité
secondaire dans la communication de la grace sanctifiante — doit accorder une attention particuliere a
certains critéres déja implicites dans la constitution dogmatique Lumen Gentium...

La DDF poursuit au n°® 65a avec cette observation :

a) Nous devons réfléchir a la maniere dont Marie favorise notre « union immédiate » avec le Seigneur,
que le Seigneur lui-méme produit en nous accordant sa grace et que nous ne pouvons recevoir que de
Dieu, et ne pas considérer notre union avec Marie comme plus immédiate que notre union avec le Christ.
Ce risque est présent, surtout, dans I'idée que le Christ nous donne Marie comme instrument ou comme
cause secondaire et perfectrice dans la communication de sa gréace.

S'il est vrai que la grace ne vient que de Dieu, la médiation de Marie dans la grace, d'une maniére
instrumentale ou secondaire, ne nie en rien cette vérité et ne lui est en aucun cas contraire. Dans son
encyclique de 1904, Ad diem illum, saint Pie X enseigne clairement les deux vérités : que la grace ne
vient que de Dieu, mais aussi la causalité secondaire de Marie dans la communication de la gréace :
Dodd, The Mediatrix of All Grace: History and Theology of the Virgin Mary: Movement for a Dogmatic
Definition from 1896 to 1964 (New Bedford, MA: Academy of the Immaculate, 2012), 399.

26 AAS 24 (1932), p. 192. Voir également Manfred Hauke, Mary, Mediatress of Grace (New Bedford, MA
: Academy of the Immaculate, 2004), p. 116 et suivantes ; et Gloria Falcdo Dodd, La Médiatrice de toutes les
graces : histoire et théologie de la Vierge Marie : mouvement pour une définition dogmatique de 1896 a
1964 (New Bedford, MA : Academy of the Immaculate, 2012), p. 399 et suivantes.

On ne peut bien sar nier que la dispensation de ces trésors est le droit particulier et propre a Jésus-Christ,
car ils sont le fruit exclusif de sa mort, lui qui, par nature, est le médiateur entre Dieu et les hommes.
Néanmoins, en raison de cette communion dans la douleur et la souffrance déja mentionnée entre la Mére
et le Fils, il a été permis a la Vierge auguste d'étre la médiatrice et I'avocate la plus puissante du monde
entier aupres de son Fils divin (Pie IX, Ineffabilis). La source, donc, est Jésus-Christ « dont nous avons

11



tous recu » (Jn 1, 16), « & partir duquel tout le corps, bien coordonné et bien uni ensemble par tous les
moyens de communication... grandit et s'édifie lui-méme dans I'amour » (Ep 4, 16). Mais Marie... est
I'aqueduc (saint Bernard de Clairvaux), ou plut6t aussi le cou (saint Bernardin de Sienne), par lequel la
téte est jointe au corps... Nous sommes donc, comme on le verra, trés loin d'attribuer a la Mére de Dieu
un pouvoir productif de grace, un pouvoir qui appartient a Dieu seul. Cependant, puisque Marie surpasse
tout en sainteté et en union avec Jésus-Christ, et qu'elle a été associée par Jésus-Christ a I'ccuvre de la
rédemption, elle mérite pour nous de congruo [de maniere congruente], dans le langage des théologiens,
ce que Jésus-Christ mérite pour nous de condigno [de maniere condigne], et elle est la ministre supréme
de la distribution des graces. 27

Saint Pie X précise que la médiation ou la dispensation de la grace par Marie n'implique en aucune fagon
qu'elle soit la cause productive de la grace. Sa médiation peut étre comprise a travers les images d'un
aqueduc ou d'un cou par lesquels la grace qui vient du Christ est communiquée ou distribuée aux fideles.
Pie X établit également clairement le lien essentiel entre le role unique de Marie dans la rédemption
avec Jésus et le fondement de son réle consequent dans la médiation de la grace.

25. La DDF poursuit avec cette mise en garde au point 65b :

Le Concile Vatican Il a souligné que « l'influence salutaire de la Bienheureuse Vierge sur les hommes
ne provient pas d'une nécessité intérieure, mais de la disposition de Dieu ». Cette influence ne peut étre
envisagée qu'a la lumiére de la libre décision de Dieu qui, bien que son action soit debordante et
surabondante, veut librement et gratuitement associer Marie a son ceuvre. Il n'est donc pas acceptable de
présenter I'action de Marie comme si Dieu avait besoin d'elle pour accomplir le salut.

L'enseignement doctrinal de Marie comme Médiatrice de toutes les graces ne nie pas que son influence
sur les hommes « ne provient pas d'une nécessité intérieure, mais de la disposition de Dieu ». Cela est
clairement exprimé tant par le Magistére pontifical que dans les écrits des saints. Par exemple, saint Louis
de Montfort enseigne que Dieu n'avait pas absolument besoin de Marie (Le Traité de la vraie dévotion a
Marie, 14, 21), mais cela ne I'empéche pas d'affirmer que « nul don céleste n'est donné aux hommes sans
passer par ses mains virginales » (Le Traité, n. 25).

Néanmoins, la DDF estime que nous ne devons pas considérer Marie comme « lI'agent instrumental » de
la libre distribution de la grace par Dieu, car cela impliquerait qu'elle est parallele au Christ ou qu'elle
supplante ou compléte I'action du Christ. Au point 65c, la DDF lance cet avertissement :

27 Pie X, encyclique, Ad diem illum (2 février 1904) ; AAS 36 [1903/1904], 453f ; traduction tirée de D-
H, n° 3370. La référence a saint Bernard de Clairvaux est tirée de son homélie pour la féte de la Nativité
de Marie De aquaeductu, n° 4 ; la référence a saint Bernardin de Sienne est tirée de Quadragesimale de
evangelio aeterno, sermo 51, art. 3, a. 1.

12



c) Nous devons comprendre la médiation de Marie non pas comme une aide complémentaire qui
permettrait

Dieu d'agir pleinement, avec plus de richesse et plus de beauté ; au contraire, sa médiation doit étre
comprise de telle maniére qu'elle « n'enléve rien et n'ajoute rien a la dignité et a I'efficacité du Christ,
I'unique Mediateur ». Lorsque I'on explique la médiation de Marie, il faut souligner que Dieu seul est notre
Sauveur et que Dieu seul applique les mérites de Jésus-Christ, les seuls mérites qui sont nécessaires et
entierement suffisants pour notre justification. Marie ne supplante pas le Seigneur dans aucune action qu'il
n'a pas déja accomplie (c'est-a-dire qu'elle ne lui enleve rien) et elle ne le compléte pas non plus (c'est-a-
dire qu'elle ne lui ajoute rien). Puisqu'elle n'ajoute rien & la médiation salvifique du Christ dans la
communication de la gréce, elle ne doit pas étre considérée comme I'agent instrumental de ce don gratuit.
Si elle accompagne une action du Christ — en vertu de son propre travail —, elle ne doit jamais étre
considérée comme son égale. Au contraire, étant associée au Christ, Marie est la destinataire d'un don de
son Fils qui la place au-dela d'elle-méme, un don qui lui permet d'accompagner I'ceuvre du Seigneur avec
son caractére maternel. Nous revenons donc au point le plus sdr, qui est la contribution de Marie a nous
préparer a recevoir la grace sanctifiante de Dieu ; dans ce contexte, on peut en effet considérer qu'elle agit
pour apporter quelque chose de son propre chef dans la mesure ou elle « peut susciter une certaine
disposition » chez les autres. Car « il appartient a la puissance supréme d‘atteindre la fin ultime, tandis que
les puissances inférieures contribuent a l'atteinte de cette fin ultime en y préparant quelqu'un ».

Une fois encore, la médiation instrumentale secondaire de Marie dans la grace n'enléve rien au Christ,
le seul médiateur divin. 1l est vrai que « Dieu seul est le Sauveur », mais la médiation instrumentale et
secondaire de Marie dans la grace du Christ ne nie pas cela. Comme Dieu a librement choisi d'associer
Marie a son ceuvre de rédemption, il est libre de nous communiquer sa grace par sa causalité
instrumentale secondaire. Dire que « Dieu seul est notre Sauveur » ne signifie pas que « c'est Dieu seul
qui nous applique les mérites de Jésus ». Dieu est souverain. Lorsqu'il choisit d'utiliser Marie comme
instrument pour appliquer sa grace, c'est son choix providentiel. La médiation instrumentale de la grace
par Marie n'implique pas qu'elle supplante ou ajoute quelque chose a la grace du Christ.

La grace du Christ est également communiquée par les sacrements. Saint Thomas d'Aquin affirme que «
si nous considérons qu'un sacrement est une cause instrumentale de la grace, nous devons admettre qu'il
existe dans les sacrements un certain pouvoir instrumental qui produit les effets sacramentels » (ST I,
0., 62 a. 5). Le Catéchisme de I'Eglise catholique enseigne que les sacrements « sont des signes et des
instruments par lesquels le Saint-Esprit répand la grace du Christ, Chef, dans toute I'Eglise, qui est son
Corps » (n. 774). Si les sacrements peuvent étre des instruments de la grace du Christ, alors Marie peut
certainement étre un instrument de grace. Pie XII, dans son encyclique de 1954, Ad Caeli Reginam,
confirme cette verité :

Car si, par son humanité, le Verbe divin accomplit des miracles et dispense des graces, s'il utilise ses
sacrements et ses saints comme instruments pour le salut des hommes, pourquoi ne ferait-il pas appel au
role et a 'ceuvre de sa trés sainte Mére pour nous communiquer les fruits de la redemption ? 28

28 Pie XII, encyclique Ad Caeli Reginam (11 octobre 1954) ; AAS 46 (1954), p. 636.

13



Selon Pie XII, les sacrements sont des médiateurs de la grace parce qu'ils sont utilisés par Dieu comme
instruments de sa grace. L'Eglise, en tant que « sacrement universel du salut », est utilisée par Dieu pour
transmettre la grace. De la méme maniere, la Bienheureuse Vierge Marie est utilisée par Dieu comme
instrument du Saint-Esprit dans la médiation subordonnée de la grace. Lors de son audience générale du
13 novembre 2024, le pape Frangois fait référence a la Mére de Dieu comme « un instrument du Saint-
Esprit dans son ceuvre de sanctification ». L'ceuvre de sanctification se déroule dans les ames humaines.
Si la Mere de Dieu est un instrument du Saint-Esprit dans la sanctification des &mes, alors elle est aussi
une médiatrice de la grace qui sanctifie les ames.

Il convient de noter tout particulierement que le pape Benoit XVI, dans son homélie du 11 mai 2007 lors
de la messe et de la canonisation du pére Anténio de Sant'/Ana Galvao a Sao Paulo, au Brésil, a déclaré
qu'« il n'y a pas de fruit de la grace dans I'histoire du salut qui n'ait pour instrument nécessaire la
médiation de Notre-Dame »%°. Selon Benoit XVI, la médiation de la grace par Marie, avec et sous le
Christ, I'unique Médiateur, est un instrument nécessaire au fruit de la grace. Certes, Marie peut intercéder
pour nous préparer a recevoir la grace sanctifiante. Benoit XV enseigne cependant que Marie est un
instrument nécessaire au fruit de la grace. En utilisant tous les termes théologiques corrects, « grace », «
instrumentalité nécessaire » et « médiation », le pape Benoit XVI apporte, en une seule citation, une
correction autoritaire au MFP qui nie a plusieurs reprises que Marie exerce une véritable causalité
secondaire dans la médiation de toutes les graces.

Il est une fois de plus clair que les papes ont affirmé directement et a plusieurs reprises que Marie est
un instrument utilisé par Dieu pour la mediation de la grace. La médiation de Marie est toujours une
participation a la médiation unique du Christ. Affirmer que Marie est la Médiatrice de toutes les graces
n'implique en aucun cas qu'elle ajoute ou enléve quoi que ce soit au Christ, le seul Médiateur. Les
papes, les saints et les théologiens qui enseignent universellement que Marie est la Médiatrice de toutes
les gréces précisent clairement que la médiation universelle de Marie n'est pas le fruit d'une nécessité
intérieure, mais de la volonté de Dieu. C'est ce qu'enseigne Léon XIl1 dans sa lettre apostolique Octobri
mense de 1891, lorsqu'il écrit : « Par conséquent, on peut affirmer avec autant de vérité et de justice
que rien de ce tresor immense de toutes les graces apportées par le Seigneur — dans la mesure ou « la
grace et la vérité sont venues de Jésus-Christ » [Jn 1, 17] — ne nous est communiqué, par la volonté de
Dieu, si ce n'est par Marie (nisi per Mariam). » 30

La note de la DDF ne présente la médiation de Marie que comme une forme d'intercession dans la priére
qui prépare les @mes humaines a recevoir les gréaces. Elle ne reconnait pas la médiation secondaire active
et causale de Marie dans la distribution des graces. Une fois encore, cette position adoptée par la note de
la DDF ne semble pas conciliable avec la doctrine papale.

B. La confusion entre la méditation de la gréace et I'action originelle de la grace

La DDF, dans Mater Populi Fidelis, prend grand soin d'expliquer qu'« aucune créature ne peut conférer
la grace » (n. 51) et que « seul Dieu est capable d'entrer si profondément en nous, de nous sanctifier au
point de devenir absolument immédiat pour nous » (n. 50). Cela conduit a la conclusion suivante : « Dans
I'immédiateté parfaite entre I'étre humain et Dieu, méme Marie ne peut intervenir » (n. 54). Marie ne
coopére donc pas a la communication de la grace, mais elle n'assiste que par « son intercession
maternelle » (n. 54).

29 Benoit XVI, homélie a Sdo Paulo, Brésil (11 mai 2007), (italiques ajoutés).
30 Pape Léon XIllII, encyclique, Octobri mense (22 septembre 1891) : D-H, 3274 (italiques ajoutés).

14



Ce qui est dit dans Mater Populi Fidelis est similaire a ce que le cardinal Fernandez a déclaré dans sa
lettre du 5 juillet 2024 a I'évéque de Brescia, dans laquelle il affirme que rien ne s'oppose (nihil obstat)
a ce que les fidéles croient aux apparitions de la « Rosa Mystica » regues par Pierina Gilli (1911-1991)
a Fontanelle di Montichiari, en Italie. Dans cette lettre, le cardinal Fernandez cherche a clarifier diverses
expressions figurant dans les journaux intimes de Pierina, telles que « Marie de la Gréce » et « Marie
Médiatrice », et il fournit ce commentaire :

En méme temps, il faut maintenir que seul le Seigneur peut agir dans le cceur des hommes en leur
accordant la grace sanctifiante qui éléve et transforme, car la grace sanctifiante est « avant tout le don de
I'Esprit qui nous justifie et nous sanctifie » (CEC, n° 2003 ; italiques ajoutés), « c'est le don gratuit que
Dieu nous fait de sa propre vie, insufflée par le Saint-Esprit dans notre ame » (CEC, n° 1999 ; italiques
ajoutés). Dans cette action, que seul Dieu peut accomplir dans les profondeurs sans négliger notre
liberté, il n'y a pas d'autre médiation possible, pas méme celle de la Bienheureuse Vierge Marie. Sa
coopération doit toujours étre comprise dans le sens de son intercession maternelle et dans le contexte de
son aide a créer les conditions pour que nous soyons ouverts a I'action de la grace sanctifiante. Le Concile
Vatican Il a expliqué que, puisque Dieu « suscite dans ses créatures une coopération multiple, qui n'est
qu'une participation a cette source unique », c'est pourquoi « I'Eglise n'hésite pas a professer ce role
subordonné de Marie (LG, 62) [italiques ajoutés].

Certes, seul Dieu est capable de sanctifier les &mes par son action originelle et le don de la gréace divine.
Mais cela n'exclut pas la médiation de Marie dans la grace divine qui nous sanctifie. Dans la déclaration
de la DDF Rosa Mystica, nous lisons a houveau que « dans cette action [de la grace sanctifiante], que
seul Dieu peut accomplir dans les profondeurs sans négliger notre liberté, il n'y a pas d'autre médiation
possible, pas méme celle de la Bienheureuse Vierge Marie ». La médiation de la grace divine par Marie
ne signifie toutefois pas qu'elle en soit la source, I'action originelle ou la puissance. Cela signifie plutot
qu'elle est universellement active dans la médiation de la gréce divine qui nous sanctifie.

29. Mater Populi Fidelis note que seul Dieu « entre en nous et nous transforme, nous rendant
participants de sa vie divine » (n. 55). Cependant, I'Eglise a également enseigné que Marie coopére
directement a la sanctification des ames. La médiation de la grace par Marie n'est pas la méme chose
que I'action divine de la grace. La médiation de la grace par Marie est unie a l'action de Dieu dans la
sanctification des &mes, mais elle est toujours une coopération subordonnée et dépendante de I'action
de Dieu. Saint Paul VI, dans son exhortation apostolique Signum Magnum de 1967, enseigne avec
force que la coopération maternelle directe de Marie dans la naissance et le développement de la vie
divine des ames « doit étre considérée comme une foi par tous les chrétiens » :

En effet, tout comme aucune mere humaine ne peut limiter sa tache a la génération d'un nouvel homme,
mais doit I'étendre a la fonction de nourrir et d'éduquer sa progéniture, ainsi la bienheureuse Vierge Marie,
apres avoir participé au sacrifice rédempteur du Fils, et d'une maniere si intime qu'elle mérite d'étre
proclamée par Lui la Mere non seulement de son disciple Jean, mais— Si hous pouvons nous permettre
de l'affirmer — de I'humanité qu'il représente en quelque sorte, continue maintenant a remplir du ciel sa
fonction maternelle en tant que coopératrice a la naissance et au développement de la vie divine dans
les @mes individuelles des hommes rachetés. C'est la une veérité des plus consolantes qui, par le libre
consentement de Dieu tout-puissant, fait partie intégrante du mystere du salut humain ; elle doit donc étre
considerée comme une Vvérité de foi par

15



tous les chrétiens (c'est nous qui soulignons ; le texte latin dit : ab omnibus christianis debet fide
teneri.)®

Saint Paul V1 réaffirme la coopération de Marie a la naissance et au développement de la vie divine dans
les &mes humaines dans son Credo du peuple de Dieu du 30 juin 1968 :

Unie par un lien étroit et indissoluble aux mystéres de I'Incarnation et de la Rédemption, la Bienheureuse
Vierge, I'lmmaculée, a été élevée a la fin de sa vie terrestre, corps et &me, a la gloire céleste et assimilée
a son Fils ressuscité en anticipation du sort futur de tous les justes ; et nous croyons que la Sainte Mére
de Dieu, la Nouvelle Eve, Mére de I'Eglise, continue au ciel son rdle maternel & I'égard des membres du
Christ, coopérant a la naissance et a la croissance de la vie divine dans les &mes des rachetés (c'est
nous qui soulignons).*

Si Marie coopere a la naissance et a la croissance de la vie divine dans les ames des rachetés, elle doit
donc étre intimement impliquée dans la médiation de la grace sanctifiante de Dieu dans les &mes
individuelles. Sa médiation de la grace est, comme I'enseigne Lumen Gentium, 62, un partage ou une «
coopération participative » a la source unique de la médiation unique du Christ (participatam ex unico
fonte cooperationem). Lumen Gentium, 63 déclare que

Le Fils qu'elle [Marie] a mis au monde est celui que Dieu a placé comme premier-né parmi plusieurs
freres (cf. Rm 8, 29), c'est-a-dire les fidéles a la génération et a la formation desquels elle coopére avec
un amour maternel (Filium autem peperit, quem Deus posuit primogenitum in multis fratribus [cf. Rm
8, 29], fidelibus nempe, cooperator ad quos gignendos et educandos materno amore (c'est nous qui
soulignons).

Mater Populi Fidelis parle en général de la maternité spirituelle de Marie, mais la réduit a une forme
d'intercession qui nous encourage seulement « a ouvrir nos cceurs a l'action du Christ dans I'Esprit Saint
» (MPF, n. 46). Il manque une véritable présentation de la maternité spirituelle authentique de Marie,
qui inclut son réle maternel dans la conception, la génération, la naissance et la nourriture spirituelles
des &mes. Comme I'enseigne Lumen Gentium, Marie coopere avec le Christ « pour redonner la vie
surnaturelle aux ames » (Lumen Gentium, 61).

Le Catéchisme de I'Eglise catholique, n° 501, cite Lumen Gentium, 63, pour montrer que la « maternité
spirituelle » de Marie s'étend a tous les hommes qu'll est venu sauver. En tant que Mére spirituelle de
tous les sauvés, Marie participe et coopére « a la naissance et au développement de la vie divine dans les
ames individuelles des hommes rachetés » (Saint Paul VI, Signum Magnum, partie I, n°® 1).

Saint Jean-Paul Il, dans son encyclique de 1987, Redemptoris Mater, souligne également I'union intime
de Marie avec le Christ dans la sanctification des ames :

31 Paul VI, exhortation apostolique, Signum Magnum (13 mai 1967), partie I, n° 1 ; disponible a I'adresse :
https:/Aww.vatican.va/content/paul-vi/en/apostexhortations/documents/hfp-viexh19670513signum-

magnum.html.
32 Paul VI, Credo du peuple de Dieu (Dune 30, 1968), n° 15 ; AAS 60 (1968), p. 439.

16


https://www.vatican.va/content/paul-vi/en/apostexhortations/documents/hfp-viexh19670513signum-magnum.html.
https://www.vatican.va/content/paul-vi/en/apostexhortations/documents/hfp-viexh19670513signum-magnum.html.

En effet, le Concile enseigne que « la maternité de Marie dans l'ordre de la grace [...] durera sans
interruption jusqu'a I'accomplissement éternel de tous les élus » (Lumen Gentium, 62). Avec la mort
rédemptrice de son Fils, la médiation maternelle de la servante du Seigneur a pris une dimension
universelle, car I'ceuvre de la rédemption embrasse I'humanité tout entiére. Ainsi se manifeste de maniére
singuliére I'efficacité de la médiation unique et universelle du Christ « entre Dieu et les hommes ». La
coopération de Marie participe, dans son caractére subordonné, a I'universalité de la médiation du
Reédempteur, I'unique Médiateur. Cela est clairement indiqué par le Concile dans les mots cités ci-dessus
(italiques ajoutés).®

Si la médiation maternelle de la grace de la Vierge Marie est universelle, elle ne peut étre exclue de la
sanctification des ames. Saint Jean-Paul Il enseigne : « La coopération de Marie participe, dans son
caractére subordonné, a l'universalité de la mediation du Rédempteur, I'unique Médiateur. »

La DDF s'oppose a une « effusion néoplatonicienne de la grace par étapes, comme si la grace de Dieu
descendait a travers divers intermédiaires (tels que Marie) tandis que sa source ultime (Dieu) restait
déconnectée de nos cceurs » (n. 55). Nous ne comprenons toutefois pas comment le choix de Dieu de
médier la grace par Marie implique qu'il soit déconnecté de nos cceurs. Dans son encyclique de 1894,
lucunda Semper, Léon XIII enseigne :

Ainsi se confirme cette loi de la méditation miséricordieuse dont nous avons parlé et que saint Bernardin
de Sienne exprime ainsi : « Toute grace accordée a I'hnomme a trois degrés dans l'ordre ; car elle est
communiquée par Dieu au Christ, du Christ elle passe a la Vierge, et de la Vierge elle descend jusqu'a
nous. » Et nous, par la forme méme du Rosaire, nous nous attardons plus longtemps, et pour ainsi dire
de préférence, sur le dernier et le plus bas de ces degrés, en répétant par dizaines la Salutation angélique,
afin d'atteindre avec une plus grande confiance les degrés supérieurs, c'est-a-dire de nous élever, par le
Christ, vers le Pere divin. Car si nous saluons Marie encore et encore, c'est précisément pour que nos
priéres defaillantes et imparfaites soient renforcées par la confiance nécessaire ; comme si nous lui
demandions de prier pour nous, et pour ainsi dire en notre nom, aupres de Dieu (n. 5).

Selon Léon XIlI1 et d'autres enseignements papaux, la médiation de la grace par Marie n'implique pas que
Dieu soit déconnecté de nos cceurs. Au contraire, elle affirme le role de Marie qui nous conduit « par le
Christ, vers le Pére divin ».

I11. Le mérite de Marie et notre mérite

Mater Populi Fidelis, n® 47 cite saint Thomas d'Aquin pour nous rappeler que les étres humains ne
peuvent mériter au sens strict (de condigno) et que « la plénitude de grace de Marie existe parce qu'elle
I'a recue librement, avant toute action de sa part, « en vue des mérites de Jésus-Christ, Sauveur du genre
humain ». Bien que cela soit vrai, I'accent mis sur le mérite du Christ est utilisé contre la légitimité du
véritable mérite humain de Marie. Une fois encore, dans son encyclique de 1904, Ad diem illum, Pie X
enseignait :

Cependant, puisque Marie surpasse tout en sainteté et en union avec Jésus-Christ, et qu'elle a été associée

par Jesus-Christ a l'ccuvre de la rédemption, elle mérite pour nous de congruo [dans une 33 Jean-Paul II,
encyclique, Redemptoris Mater (25 mars 1987), n° 40.

17



congruente], selon le langage des théologiens, ce que Jésus-Christ nous mérite de condigno [de maniére
condigne], et elle est la ministre supréme de la distribution des graces. 34

Pie X parle du mérite congru de Marie en ce qui concerne son association avec le Christ dans I'ceuvre de
la Rédemption ; Mater Populi Fidelis, cependant, semble réduire le mérite de Marie a ses désirs
d'intercession, que Dieu peut exaucer de maniére congru (n° 48). Il est certainement vrai que Dieu
répondra aux désirs de Marie exprimés a travers ses prieres. Ce qui manque, cependant, c'est une
affirmation du véritable mérite de Marie dans ['ceuvre objective de la Rédemption. Le Concile de Trente
a enseigné que, par nos bonnes ceuvres - que nous accomplissons grace a la grace et aux mérites de Jésus-
Christ - nous pouvons « véritablement mériter une augmentation de grace, la vie éternelle et (& condition
de mourir en état de grace) I'obtention de cette vie éternelle, ainsi qu'une augmentation de gloire » (D-H,
1582). Bien que nos mérites dépendent de la grace du Christ, ils n'en restent pas moins nos mérites
humains valables, accordés par Dieu dans son infinie générosité (D-H, 1582). Si, par nos bonnes ceuvres,
nous avons un Véritable mérite devant Dieu, combien plus Marie a-t-elle un véritable mérite. Marie, par
ses bonnes ceuvres, avait donc certainement son propre mérite et, comme l'enseigne saint Pie X, elle
mérite pour nous de congruo ce que Jésus-Christ mérite pour nous de condigno.

34. Minimiser les mérites de Marie sape également tout mérite humain et toute coopération a l'eeuvre de
la Rédemption. L'Eglise a enseigné a juste titre qu'en unissant nos souffrances a celles du Christ, nous
pouvons devenir « co-rédempteurs de I'humanité ». Saint Jean-Paul 11, s'adressant aux malades de I'hdpital
Fatebenefratelli le 5 avril 1981, les a invités a unir leurs souffrances a la passion du Christ en tant que «
corédempteurs de I'humanité » (corredentori dell'umanita).*

Dans son discours aux malades aprés une audience générale donnée le 13 janvier 1982, Jean-Paul 1l
invite a nouveau les malades a unir leurs douleurs et leurs souffrances a celles de la Croix pour devenir
co-rédempteurs de I'humanité avec le Christ. 36

Dans son discours aux evéques d'Uruguay réunis a Montevideo au sujet des candidats au sacerdoce, le 8
mai 1988, Jean-Paul Il déclare :

Le candidat doit étre irréprochable (1 Tim 3, 2), rappelle saint Paul. La direction spirituelle personnelle
doit cultiver en eux un amour incommensurable pour le Christ et sa Mére, et un immense désir d'étre
intimement associés a l'ccuvre de la corédemption (de asociarse intimamente a la obra de la
corredencion).®’

Dans le méme ordre d'idées, le pape Benoit XVI, lorsqu'il a béni les malades a Fatima le 13 mai 2010,
leur a rappelé que si leurs souffrances sont unies au Christ, elles peuvent « devenir, selon son dessein,
un moyen de rédemption pour le monde entier ». 1l leur a ensuite dit : « VVous serez

34 Pie X, encyclique Ad diem illum (2 février 1904) ; D-H, n° 3370.

35 Jean-Paul 11, discours a I'hopital Fatebenefratelli (5 avril 1981) :_https://www.vatican.va/content/john-
paul-ii/it/speeches/1981/april/documents/hf jp-ii_spe 19810405 fatebenefratelli.html.

36 Jean-Paul Il, audience générale (13 janvier 1982) :_ https://www.vatican.va/content/john-paul-
i/it/audiences/1982/documents/hf jp-iiaud19820113.html.

37 Jean-Paul 11, Discours aux évéques d'Uruguay a la nonciature apostolique de Montevideo, Uruguay
(8 mai 1988) :_ https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/speeches/1988/may/documents/hfjp-
1ispe19880508vescovi-nunziatura.html.

18


https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/it/speeches/1981/april/documents/hf_jp-ii_spe_19810405_fatebenefratelli.html.
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/it/speeches/1981/april/documents/hf_jp-ii_spe_19810405_fatebenefratelli.html.
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/it/audiences/1982/documents/hf
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/it/audiences/1982/documents/hf
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/speeches/1988/may/documents/hfjp-iispe19880508vescovi-nunziatura.html.
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/speeches/1988/may/documents/hfjp-iispe19880508vescovi-nunziatura.html.

rédempteurs dans le Rédempteur, tout comme vous étes fils avec le Fils. » ®Si nous pouvons étre «
corédempteurs de I'numanité » et « redempteurs avec le Rédempteur », a combien plus forte raison Marie
peut-elle étre la corédemptrice immaculée et sans pareille de I'humanité. 39

IVV. Minimiser le réle de Marie dans le plan de rédemption de Dieu

35. Mater Populi Fidelis nous dit que : « Notre salut est uniquement 1'ceuvre de la grace salvatrice du
Christ et de personne d'autre (n. 47). Au sens strict, cela est vrai car seul le Christ, en tant qu'homme-Dieu,
pouvait offrir un sacrifice rédempteur pour nos péchés. Mais dans un autre sens, cela n'est pas vrai d'un
point de vue authentiquement catholique. Dieu a prédestiné Marie depuis toute éternité « par ce décret de
la divine Providence qui a déterminé l'incarnation du Verbe a étre la Mére de Dieu » (Lumen Gentium,
61). Saint Thomas d'Aquin a enseigné que Dieu, dans sa toute-puissance, aurait pu sauver le genre humain
de nombreuses facons (ST 111, g. 1 a. 20.). Dieu a cependant choisi de nous racheter en s'incarnant dans
la Vierge Marie. Dieu a donc voulu que notre salut implique la libre coopération de Marie, la nouvelle
Eve. Tout cela est clairement enseigné dans Lumen Gentium, 56 :

Le Pere des miséricordes a voulu que l'incarnation soit précédée de l'acceptation de celle qui était
prédestinée a étre la mére de son Fils, afin que, de méme qu'une femme avait contribué a la mort, une
femme contribue aussi a la vie. ... Ainsi, Marie, fille d’Adam, consentant a la parole divine, est devenue
la mére de Jésus, I'unique Médiateur. Embrassant de tout son cceur la volonté salvifique de Dieu et sans
étre entravée par aucun péché, elle s'est consacrée totalement, en tant que servante du Seigneur, a la
personne et a I'ceuvre de son Fils, sous lui et avec lui, par la grice de Dieu tout-puissant, servant le
mystére de la rédemption. C'est donc a juste titre que les saints Peres la considerent comme utilisée par
Dieu non seulement de maniére passive, mais comme coopérant librement a 1'ceuvre du salut humain par
la foi et I'obéissance. Car, comme le dit saint Irénée, « par son obéissance, elle est devenue la cause du
salut pour elle-méme et pour toute la race humaine » (Adv. Haer. 111, 22, 4).

L'Eglise enseigne, dans la continuité de saint Irénée au lle siécle, que Marie est une « cause » de notre
salut. Selon la volonté de Dieu, notre salut est l'ceuvre du Christ, Dieu-homme et Nouvel Adam, et de
la coopération rédemptrice de Marie, la Nouvelle Eve. Cette coopération ne s'est pas limitée a
I'’Annonciation, mais s'est étendue a toute sa vie en union avec son Fils. Son union avec le Christ s'est
manifestée de maniére profonde au Calvaire. Benoit XV, dans sa lettre apostolique Inter Sodalicia de
1918, écrit :

38 Benoit XVI, Discours lors de la bénédiction des malades aprés la messe a Fatima (13 mai 2010) :
https://www.vatican.va/content/benedict-
xvi/en/homilies/2010/documents/hfben-xvihom20100513fatima.html.

39 Le rejet de la terminologie de la co-rédemption est justifié dans MPF par la déclaration christologique
biblique selon laquelle « il n'y a de salut en aucun autre, car il n'y a sous le ciel aucun autre nom donné
aux hommes par lequel nous devions étre sauvés » (Actes 4, 12). Mais on peut se demander pourquoi il
a completement ignoré les textes bibliques du Nouveau Testament qui enseignent que les chrétiens
peuvent egalement participer au salut des autres, comme lorsque saint Paul déclare dans 1 Co 9, 22 : «
Je me suis fait faible avec les faibles, afin de gagner les faibles. Je me suis fait tout a tous, afin d'en sauver
quelques-uns » (cf. aussi : Rm 11, 13-14 ; 1 Tim 4, 16 ; 1 Co 7, 16 ; Jc 5, 19-20 ; Jd 22-23). Si les
chrétiens sont appelés a coopérer a I'ccuvre de rédemption de Dieu en sauvant les autres, cela doit a
fortiori étre dit de Marie, mais d'une maniére plus élevée.

19


https://www.vatican.va/content/benedict-

Le fait qu'elle ait été avec lui crucifié et mourant était conforme au plan divin. Car avec son Fils souffrant
et mourant, Marie a enduré la souffrance et presque la mort. Elle a renoncé a ses droits de mere sur son
Fils pour procurer le salut de I'humanité ; et, pour apaiser la justice divine, elle a, autant qu'elle le pouvait,
immolé son Fils, de sorte que I'on peut vraiment affirmer qu'avec le Christ, elle a racheté le
genre humain “° (AAS 10, 1918, 182). 20

V. Préoccupations pastorales pour le saint Peuple de Dieu

36. Les effets pastoraux suivants du document MPF doivent également &tre pris au sérieux :

Les dévotions mariales enracinées dans la Co-rédemptrice et Médiatrice de toutes les gréaces.
Comme chaque pratique de dévotion mariale doit avoir son fondement dans la doctrine mariale
authentique (cf. Lumen Gentium 66, 67), le fondement doctrinal de nombreuses pratiques de dévotion
mariale — telles que la consécration mariale, le rosaire, le scapulaire, etc. — repose, bien compris, sur la
doctrine de Marie comme Médiatrice de toutes les gréaces, qui a son tour est fondée sur la corédemption
mariale. Rejeter ces doctrines magistérielles revient a plonger de nombreuses pratiques mariales des
fideles catholiques dans une confusion et un doute inutiles. Il s'agit de dévotions régulierement honorées
par I'Eglise et encouragées par les papes. Le DDF souhaite-t-il mettre fin & ces dévotions et associations
mariales internationales et efficaces parmi le peuple de Dieu, par exemple la Militia Immaculatae
internationale ? Il existe également des prieres et des dévotions mariales, telles que celles liées a la
médaille miraculeuse et aux apparitions de 1830 a sainte Catherine Labouré, qui sont clairement fondées
sur la doctrine de Marie comme Médiatrice de toutes les graces. La nouvelle note de la DDF menacera
malheureusement ces prieres et dévotions ainsi que d'autres priéres et dévotions similaires des fidéles a
travers le monde.

L'effet sur les communautés religieuses qui utilisent le titre de « Corédemptrice ». Il existe un certain
nombre de communautés religieuses approuvées qui utilisent le titre de « Corédemptrice ». En voici
quelques exemples :

Congregazione Figlie Maria SS. Corredentrice : fondée a Catane, en Italie, en 1953 ; approuvée en
1964.

Pia Associazione di Maria SS. Corredentrice : approuveée par l'archevéque de Reggio Calabria, en
Italie, en 1984.

Hijas de Maria Immaculada y Corredentora (Lima, Pérou) : fondée en 1978, approuvée en 1980.
Instituto de Misioneras de Maria Corredentora (Equateur) : fondée en 1964, approuvée en 1969.
Associacion de Fieles al Servicio de Maria Corredentora y Reina de la Paz (Venezuela) :

fondée en 1992 et approuvée a I'époque par l'archevéque de Barquisimeto, au Venezuela. Ces
communautés vont-elles désormais étre contraintes de changer de nom ?

L'effet sur les 10 millions de membres de la Légion de Marie. Le manuel de la Légion fait dix fois

référence a Marie comme Médiatrice de toutes les graces #1. La Légion de Marie sera-t-elle contrainte de

40 Benoit XV, Lettre apostolique, Inter Sodalicia (2 mars 1918) : AAS 10, 1918, 182.

20



modifier son manuel et ses priéres qui honorent Marie en tant que « Médiatrice de toutes les graces » ?
La Légion de Marie est particulierement forte dans certaines regions d'Afrique, d'Asie et dAmérique
latine. L'opposition de la DDF a Marie en tant que « Médiatrice de toutes les graces » causera de la
confusion et de la douleur a ces fideles catholiques.

L'effet sur la basilique Notre-Dame de toutes les graces au Brésil. En 1987, le sanctuaire brésilien de
Notre-Dame, Médiatrice de toutes les gréaces, situé a Rio Grande do Sul, au Brésil, a été reconnu par le
Saint-Siége comme basilique mineure 2. Cette basilique sera-t-elle contrainte de changer de nom ?

L'effet sur la confiance des fidéles dans le magistére papal. L'effet sur la confiance des fidéles dans
le magistere est peut-étre le plus important. Si les enseignements et titres utilisés par les papes sont
désormais considérés comme « inappropriés » ou « inopportuns », pourquoi les fidéles devraient-ils avoir
confiance dans le magistére papal ? La confusion et la frustration dans ce domaine sont déja exprimées
par le peuple de Dieu, tant dans les médias catholiques internationaux que dans les médias laiques.
Certains théologiens proches du document de la DDF ont déclaré publiqguement que I'utilisation des titres
de Corédemptrice et Médiatrice de toutes les graces conduit a une « déformation » du message chrétien
et méme a une « vision superstitieuse >3 Cela signifierait alors que les utilisations faites par saint Jean-
Paul Il et Pie X1 seraient également condamnables en tant que déformation chrétienne et superstition. De
tels commentaires extrémes contribuent de maniére exponentielle a la confusion et méme au scandale
pour les fidéles chrétiens, en particulier lorsqu'ils s'appliquent a des titres utilisés par les papes. De tels
commentaires sont eux-mémes « inutiles » sur le plan théologique et pastoral.

D'autres commentaires théologiques proches du document DDF suggérent d'incorporer une « analogie
inverse » qui éloignerait largement Jésus-Christ en tant que Dieu de Marie en tant qu'étre humain *4. Une
telle proposition s'oppose a l'unité relationnelle exprimée par les titres mariaux tels que Corédemptrice
et Médiatrice de toutes les gréaces. Ces efforts abstraits visent a éviter d'éventuels malentendus sur Marie
en tant que « quasi-Sauveuse », mais ils finissent par saper la théologie fondamentale de I'Incarnation.
Mater Populi Fidelis parle de « la distance infinie entre notre nature et la vie divine » (n. 48), citant saint
Thomas d'Aquin (ST I-1l. g. 114, a.1). Thomas d'Aquin, cependant, affirmait seulement que le mérite
humain dépend de Dieu. Il ne niait pas le véritable mérite humain ni la médiation de la grace. L'accent
mis sur la distance infinie entre Dieu et I'humanité peut obscurcir la vérité selon laquelle, en se faisant
chair, le Verbe est devenu « consubstantiel & nous » dans I'numanité “° et « semblable & nous en tout sauf
dans le péché » (He 4, 15). Elle peut également occulter le « lien indissoluble » et « inséparable » qui
unit Jésus a Marie (cf. Lumen Gentium, 53 et Sacrosanctum Concilium, 103). Les Péres de I'Eglise et les
écrivains mediévaux, a la lumiére de Marie, la Nouvelle

41 Un PDF du Manuel révisé 2024 de la Légion de Marie est disponible a l'adresse suivante :
https://legionofmary.ie/publications/details/legion-of-mary-handbook-revised-january-2024.

42 Vous trouverez plus d'informations sur la basiliqgue Notre-Dame Médiatrice de toutes les graces en
portugais sur ce site :_https://www.basilicasm.com/.

43 Victoria Cardiel, « La Vierge Marie n'a pas pour role de retenir la colére de Dieu, selon un expert du Vatican »,
Catholic News Agency (19 novembre 2025) :_https:/Amwww.catholicnewsagency.com/news/267921/virgin-mary-
doesnt-have-the-role-of-holding-back-gods-wrath-vatican-expert-says#

-~ text=Suite%20a%20la%20réaction%620a%020la,0u%20%E 2%80%9CMediatrix%E2%680%9D%20déforme%620l
a%20c onception%20chrétienne

44 \Joir [Mgr] Antonio Stagliano, « L'incona della disimilitudine », L'Osservatore Romano (11 novembre 2025)
: https://www.osservatoreromano.va/it/news/2025-11/quo-259/1-icona-della-dissimilitudine.html.

45 Voir la définition du concile de Chalcédoine dans D-H, n° 301.

21


https://legionofmary.ie/publications/details/legion-of-mary-handbook-revised-january-2024.
https://www.basilicasm.com/
https://www.catholicnewsagency.com/news/267921/virgin-mary-doesnt-have-the-role-of-holding-back-gods-wrath-vatican-expert-says
https://www.catholicnewsagency.com/news/267921/virgin-mary-doesnt-have-the-role-of-holding-back-gods-wrath-vatican-expert-says
https://www.osservatoreromano.va/it/news/2025-11/quo-259/l-icona-della-dissimilitudine.html.

Eve et le Christ, le nouvel Adam, affirment de maniére constante I'inséparabilité entre le Fils et la Mére
dans l'ceuvre de la Rédemption (cf. Jean le Géométre, saint Bernard de Clairvaux, Arnold de Chartres,
etc.). D'éminents auteurs spirituels, ainsi que des papes, soulignent 1'unité intime des Cceurs de Jésus
et de Marie dans la Rédemption (sainte Brigitte de Suéde, saint Jean Eudes, saint Louis de Montfort,
Pie XII, saint Jean-Paul Il, etc.). L'accent mis par la DDF sur « la distance infinie entre notre nature et
la vie divine » peut également obscurcir I'appel des fidéles a « partager la nature divine » (2 P 1, 4),
qui est la doctrine spirituelle classique de la théosis ou divinisation.

Les efforts spéculatifs visant a éloigner le Jésus divin de la Marie humaine semblent non seulement
rejeter la relation intrinseque de Marie a I'ordre de I'union hypostatique de Jésus (cf. Suarez) et I'intimité
entre le Fils divin et sa mere humaine, mais ils éloignent aussi logiquement Jésus du reste de I'hnumanite.
Si Jésus est si éloigné de sa mére humaine immaculée, quel espoir avons-nous, en tant qu’humanité
déchue, d'avoir une relation personnelle et intime avec Jésus, theme si fortement souligné dans le récent
pontificat de Léon XIV ?

A la lumiére des commentaires ultérieurs faits aprés la conférence de presse du Vatican du 25 novembre
2025, le cardinal Fernandez a précisé que I'expression « toujours inapproprié » signifiait en fin de
compte que le titre de Corédemptrice n*apparaitra plus dans les « documents officiels du Magistére »
ou les « textes liturgiques officiels », mais que le titre de Corédemptrice peut continuer a étre utilisé
Iégitimement dans des discussions communes éclairées avec une signification traditionnelle précise,
ainsi que dans des groupes de priere et la dévotion privée. 46

Cette nouvelle position du DDF représente un changement positif significatif par rapport a la
signification générigque de « toujours inapproprié » contenue dans le document (n° 22) vers une nouvelle
position du Dicastere qui confirme I'utilisation appropriée continue du titre de Corédemptrice parmi ceux
qui ont une compréhension correcte du titre et de la doctrine. Néanmoins, le MPF continue d'omettre de
maniere substantielle la valeur rédemptrice de la coopération active unique de Marie dans la rédemption
objective, ainsi que ce que nous considérons comme une interdiction inutile du titre légitime de
Corédemptrice dans les futurs documents officiels du Saint-Siege et dans les textes liturgiques. Le
cardinal Fernandez n'a pas non plus apporté de clarification concernant le commentaire négatif du
document sur le titre de Médiatrice de toutes les graces, ni sur le refus de la DDF de reconnaitre la
causalité secondaire de Notre-Dame dans la médiation des graces rédemptrices a I'numanité, ce qui reste
en contradiction doctrinale avec des siécles d'enseignements magistériels papaux.

V1. Conclusion

Mater Populi Fidelis évoque a plusieurs reprises les « risques » (n° 22) liés a l'utilisation du titre de
Corédemptrice et a I'enseignement qui I'accompagne sur le r6le rédempteur unique de Marie aux cotés
de Jésus dans la Redemption. Il met également en garde contre les dangers (n° 65, 67) de considérer
Marie comme la Médiatrice de toutes les graces, qui aurait un réle causal secondaire dans la distribution
de toutes les graces. Or, ce sont précisément ces enseignements qui constituent la doctrine perpétuelle de
I'Eglise, depuis leur forme embryonnaire dans les Ecritures, en passant par le modéle patristique de Marie
comme nouvelle Eve, jusqu'aux papes modernes et contemporains, qui ont utilisé & plusieurs reprises ces
titres et articulé de maniere concise les doctrines que ces titres représentent.
46_https://dianemontagna.substack.com/p/cardinal-fernandez-clarifies-co-redemptrix, consulté le
28 novembre 2025.

22


https://dianemontagna.substack.com/p/cardinal-fernandez-clarifies-co-redemptrix,

Les « risques » avancés semblent plus théoriques que réels. 1l serait difficile de trouver au sein de
I'Eglise un seul auteur catholique réputé au cours des trois derniers siécles qui ait enseigné que le titre
de Corédemptrice signifie que Marie est divine ou une rédemptrice égale a Jésus. Pour ceux qui sont
en dehors de I'Eglise, les titres de Corédemptrice et de Médiatrice de toutes les graces constituent
d'excellentes occasions d'évangélisation catholique authentique, au méme titre que d'autres vérités
catholiques fondamentales qui nécessitent des explications appropriées, telles que la présence réelle
de Jésus dans I'Eucharistie, la papauté et I'intercession des saints.

La conception classique et authentiqguement catholique de la rédemption, profondément enracinée
dans I'Ecriture et la Tradition, est que Jésus-Christ, seul rédempteur divin et seul médiateur divin
entre Dieu et les hommes, est mort pour nous par amour et nous a rachetés par son sang. La théologie
catholique affirme cependant que Dieu, selon son dessein providentiel, a voulu inclure la Vierge
Marie dans l'ceuvre de la rédemption. Dieu a souhaité associer la contribution d'une femme et d'une
mere humaine immaculée a son dessein salvifique. Il I'a fait afin de réveler son grand amour pour
I'numanité, son respect divin pour notre liberté humaine et la valeur rédemptrice de chaque chrétien
qui cherche activement et souffre courageusement pour accomplir son role individuel dans le plan
divin. Dans la perfection et 'universalité de son ceuvre rédemptrice, le Christ a choisi de donner a la
souffrance et au sacrifice humains une valeur rédemptrice, et cela inclut de maniere tout a fait
singuliere la valeur rédemptrice de sa Mere immaculée. Proposer, au contraire, une Rédemption
fondée sur « Jésus seul », dépourvue de toute valeur rédemptrice humaine de la part de Marie, semble
ressembler davantage & une théologie protestante de la Rédemption qu'a celle de I'Eglise catholique.

La Commission théologique de I'Association mariale internationale espere sincerement et prie pour
que cette réponse contribue, dans un esprit de véritable dialogue synodal, a une réévaluation de Mater
Populi Fidelis. Nous espérons que cette réévaluation conduira a une nouvelle expression du Magistére
concernant ces doctrines et titres mariaux d'une importance cruciale, dans une plus grande cohérence,
un plus grand développement et une plus grande harmonie avec les enseignements doctrinaux des
papes précédents. Parmi ces enseignements figurent ceux qui reconnaissent la Bienheureuse Vierge
Marie comme Corédemptrice et Médiatrice de toutes les graces.

Commission théologique de I'Association mariale internationale
8 décembre 2025 Solennité de I'lmmaculée Conception

23



